
        
            
                
            
        

    
  

  

Tây Phương Xác Chỉ 

Giác Minh Diệu Hạnh Bồ Tát giảng 

Bồ Tát giới đệ tử Thường Nhiếp kết tập 

(dịch theo bản in của Phật Ðà Giáo Dục Cơ Kim Hội năm 2001) 

---o0o--- 

 Nguồn 

 http:// www.niemphat.net  

 Chuyển sang ebook 11-01-2012 

 Người thực hiện : Nam Thiên – namthien@gmail.com 

 Link Audio Tại Webs ite http://www.phapthihoi.org 



Mục Lục 

Lời Tựa 

Tây Phương Xác Chỉ 

Lời giãi bày cuối sách Tây Phương Xác Chỉ 

Phụ lục - Nhất tâm quy mạng hồi hướng văn 





---o0o--- 

Lời Tựa 



Mùa  Hạ  năm  Ðinh  Mùi 1,  tôi qua  thăm  phương  trượng  Hòa  Thượng  Tuyết 

Sơn. Hòa Thượng lấy một cuốn sách trao cho tôi bảo: 

- Ðây  là  chiếc  thuyền  báu.  Duyên  khởi  của  cuốn  sách  này  rất  lạ  lùng:  Vào 

cuối  đời  nhà  Minh,  ở  Ngô  Thành  có  tám  người  bạn  cùng  tu  huyền  môn. 

Ngày ngày thường thỉnh tiên giáng cơ luận bàn đạo thuật. Rốt sau có một vị 

tiên giáng xuống, luận đạo khác hẳn chư tiên khác. Do đàm đạo lâu ngày nên 

càng thêm thân thiết. 

Mãi lâu sau, tiên chợt khuyên niệm Phật. Mọi người hỏi: “Có nên niệm Phật 

không?”  Tiên  đáp:  “Nên  chứ!”.  Mọi  người  đều  niệm  Nam  Mô  Phật.  Tiên 

bảo:  “Không  phải  niệm  như  vậy”.  Mọi  người  hỏi:  “Vậy  thì  niệm  ra  sao?” 

Ðáp: “Các ông nên chắp tay, chí tâm, hướng về Tây đảnh lễ, niệm Nam Mô 

A Di Ðà Phật”. Mọi người vâng lời. 

Từ đó, tiên khéo ngầm dạy pháp môn Niệm Phật cho mọi người khiến họ bỏ 

ngụy  quy  chơn,  cầu  sanh  Cực  Lạc.  Ðến  khi  ấy,  tiên  mới  bảo  cho  họ  biết 

những  nhân  duyên  quá  khứ,  danh  hiệu  Bồ  Tát (ngài  là  một  vị  Bồ  Tát  thị 

hiện) và  hóa  hiện  những  điềm  lành  như  mùi  hương  lạ,  các  thứ  hoa  trời… 

Tám người ấy đều bỏ lối tu tà vạy xưa kia, quy hướng chánh tín. 

Ông Vô Hủ là thầy của bọn tám người ấy. Bồ Tát bảo ông đến xin thọ giới 

với  hòa  thượng  Tam  Muội  để  được  trọn  vẹn  Tăng  tướng.  Lúc  đầu,  Hòa 

Thượng cật vấn, nhưng sau khi đọc xong bài kệ vịnh trăng của Bồ Tát, ngài 

liền  hướng  về  Tây kính  lễ, rồi  làm  lễ thế  độ cho  ông. Nguyên do  là  lúc  Bồ 

Tát mới giáng cơ, ai cũng tưởng ngài là tiên, bèn lấy vầng trăng làm đề mục 

bảo ngài làm thơ. Nhân đó, Bồ Tát bèn ban bài kệ như sau: 



 Nhất nguyệt quang hàm thiên thế giới 

 Phân thân vô lượng chiếu quần mê 

 Ðương tri bổn thể nguyên vô nhị 

 Bất động trang nghiêm biến hóa cơ 

(Dịch nghĩa: 

Một  ánh  trăng  chiếu  trọn  khắp  tam  thiên  đại  thiên  thế  giới.  Phân  thân  vô 

lượng  giác  ngộ  tất  cả  những  kẻ  còn  đang  si  mê.  Mới  biết  là  bổn  thể  vốn 

chẳng hai. Pháp thân bất động trang nghiêm biến hóa độ khắp các căn cơ). 



Bắt đầu từ ngày 28 tháng 5 năm Quý Mùi đời vua Sùng Trinh nhà Minh cho 

đến  ngày  mồng  Hai  tháng  Mười  năm  Ðinh  Hợi  đời  vua  Thuận  Trị  nhà 

Thanh 2  trước sau Bồ Tát giáng cơ hai mươi bốn lần. Những lời ngài giảng 

ra đều là những điểm trọng yếu mầu nhiệm trong việc tu hành. Do trong bài 

kệ của  ngài có chữ “xác chỉ chánh tu  lộ” (chỉ đích  xác con đường chánh tu 

hành) nên họ bèn đặt tên tác phẩm này là Tây Phương Xác Chỉ. 

Tôi  đọc  xong,  thân  tâm  hớn  hở  khác  gì  được  giọt  đề  hồ  thấm  sâu  vào  gan 

ruột. Bởi thế, cứ khen lạ không ngớt. Hòa Thượng bảo: 

- Lúc ban đầu tôi cũng chẳng tin, nhưng đọc xong rồi thần trí sáng rỡ, muốn 

không tin cũng chẳng nổi. 

Tôi thưa: 

- Trong những nhân duyên xưa kia, Bồ Tát với tám người ấy có duyên lớn, 

nghĩ thương xót họ hết mực nên mới quyền xảo tiếp dẫn họ như thế, chứ đâu 

có  giống  như những bọn thần quỷ  thường  giáng cơ.  Hơn  nữa, con  xem  lúc 

sắp  chia  tay  Bồ  Tát có  nói:  “Bày  ra  cầu  cơ  vốn  là  chuyện  để  thần  quỷ  dựa 

dẫm vào, chứ nào phải là việc thường ứng hóa của bậc Ðại Bồ Tát”. Lẽ đâu 

lại coi cuốn sách này giống như sách cầu cơ ư? 

Khi ấy, tôi nguyện khắc in sách này để lưu truyền rộng rãi nhằm lợi lạc khắp 

các hữu tình, nhưng chưa đủ nhân duyên. Mãi đến mùa Xuân năm Kỷ Dậu, 

các bạn đạo Tăng, tục không ai chẳng hớn hở, mừng rỡ, nguyện góp của để 

giúp hoàn thành việc ấn loát. Thậm chí có kẻ đọc đến liền khóc, khóc xong 

đọc tiếp, bỏ ngay nhà cửa, y phục, đồ đạc mình vốn yêu thích để vào núi sâu 

niệm  Phật.  Há  có  phải  là  Bồ  Tát  dùng  lòng  vô  duyên  từ  nhiếp  hóa  chúng 

sanh thật chẳng thể nghĩ bàn hay không? 

Tôi bèn cùng hai vị lão pháp sư Linh Hy và Huệ Tiếp thuê người khắc ván. 

Khắc xong, bèn ghi đầu đuôi sự việc như thế. 

Ngày rằm tháng Chín năm Kỷ Dậu (1669) đời Khang Hy, 

Cổ Ngô Tịnh nghiệp đệ tử Lương Tây Kim Ngạc soạn. 





---o0o--- 

Tây Phương Xác Chỉ 



Một thuở nọ, Bồ Tát từ cõi Cực Lạc hiện đến, giáng xuống đàn cầu cơ ở đất 

Cổ Câu Ngô xứ Chấn Ðán (Trung Hoa) cõi Sa Bà. Chúng đệ tử trong hội do 

có nhân duyên xưa kia với ngài đều được hóa độ. Ðể dạy họ pháp môn Tịnh 

Ðộ, Bồ Tát bèn nói kệ rằng: 



 Pháp yếu của chư Phật 

 Vi mật chẳng nghĩ bàn 

 Do chẳng nghĩ bàn nổi 

 Chẳng thể nói hết được 

 Ðại Từ Phụ Mâu Ni,  

 Xót thương các chúng sanh 

 Nói pháp chẳng thể nói 

 Dạy đời này, đời sau 

 Lại dùng phương tiện lạ 

 Hiển thị cõi An Lạc 

 Khiến phát nguyện vãng sanh 

 Cắt ngang các nẻo ác 

 Do Phật A Di Ðà 

 Ðại nguyện nhiếp các phẩm 

 Nghe danh Phật thọ trì 

 Quyết định sanh, chẳng lầm 

(Quyết định được vãng sanh không còn lầm lẫn chi nữa) 

 Nếu có kẻ đại lực 

 Chuyên niệm thường nhất tâm  

 Thành tựu tam muội sâu 

 Hiện tiền cũng thấy Phật 

 Nay ta theo đúng như 

 Lời đức Phật đã dạy 

 Sẽ khai hóa chỉ dạy 

 Nghĩ các ngươi mê đả o (si mê, điên đảo) 

 Chỉ đích xác con đường 

 Hầu tu hành chơn chánh 

 Ðây chẳng phải là duyên 

 Hèn kém, nhỏ nhoi đâu!  

 Phải nghĩ tưởng khó gặp 

 Ðường Tây phương vạn ức 

 Một niệm tin liền được 



Bồ Tát nói kệ xong, bảo các đệ tử đọc to một lượt, lại bảo: 

- Các ông từ trước đến nay tu học huyền thuật, tâm yếu kém, tu hành tà vạy. 

Do túc duyên ta nghĩ rất thương các ông nên đến đây dạy bảo. Nay trước hết 

ta  chỉ  ra  Tây  phương  Tịnh  Ðộ  là  một  môn  chánh  hướng,  chánh  tu.  Sợ  các 

ông còn lo ngờ chưa thể sanh lòng tin cùng cực nên tiếp đây, ta sẽ nói danh 

hiệu  của  mình  cùng  pháp  chính  mình  đã  chứng  để  mọi  người  biết  kẻ  nói 

pháp này là một vị đại Bồ Tát. 

Này các thiện nam tử! Trong lúc tu nhân xưa kia, ta dùng diệu trạm giác tâm 

thấy rõ: trong  hết thảy tất cả các cõi  nước, các chúng sanh đều cùng có đủ 

[cái tâm ấy] nên liền giác ngộ trọn vẹn Diệu Giác, giác ngộ rõ ràng diệu tâm, 

khởi ra  vô  lượng diệu  hạnh độ các chúng  sanh.  Bởi  thế,  A Di Ðà Phật ban 

cho  ta  danh  hiệu  Giác  Minh  Diệu  Hạnh.  Từ  nay  các  ông  nên  quy  y,  đừng 

ngờ vực chi nữa. 

Khi ấy tám người trong hội cùng chắp tay, chí tâm niệm Nam Mô Giác Minh 

Diệu Hạnh Bồ Tát, đứng lên lễ kính. Bồ Tát bảo: “Lành thay! Ðúng như vậy 

đó!” 



* Có người hỏi về cách trì tụng kinh chú, Bồ Tát dạy: 

- Trì kinh chú nghĩa là tự trì cái tâm của mình. Cốt yếu là phải hiểu rõ thẳng 

vào  tâm  địa.  Nếu  chỉ  nghĩ  cứ  trì  cho  thuần  thục,  tụng  cho  nhiều,  lại  niệm 

kinh này, chú nọ, vị Phật kia rồi bảo là mình có công đức lớn, nhưng chẳng 

thể  câu  nào  cũng  quy  trọn  về  tự  tánh,  cũng  chẳng  hiểu  sâu  xa  nổi  chơn  lý 

mầu nhiệm của Như Lai mà bảo là có thể nhờ đó chứng quả thì các ông có 

thấy chăng: Nơi  ngã tư đường,  hoặc  là kẻ  không  mắt, kẻ không chân,  hoặc 

ăn mày nam, hoặc ăn mày nữ suốt ngày miệng ra rả niệm đến tận đêm. Tính 

số câu niệm Phật họ niệm suốt năm kể ra cũng phải hơn mấy mươi vạn biến. 

Rốt cuộc vẫn là kẻ tàn tật, kẻ ăn mày, chưa hề chứng được mảy may quả vị 

nào cả. Vì sao vậy? 

Chỉ vì họ chẳng hiểu biết, thiếu hạnh mà thôi. Cho nên các ông phải biết là: 

trì kinh  nào  thì phải  nên  nương theo kinh  đó  mà tu  hành.  Lại phải phát đại 

nguyện: hoặc cầu sanh về cõi Phật, hoặc cầu sáng tỏ tâm địa, hoặc phát sanh 

đại trí huệ, hoặc lợi lạc khắp các chúng sanh. Ðều nhờ vào sức thần thông to 

lớn, sâu xa của đức Như Lai để thành tựu sở nguyện của hành nhân. Có thế 

mới đúng là trì kinh, trì chú, niệm Phật! 



* Vị sư già Thiên Nhiên vì bịnh lâu chẳng lành, tính vào Kính Sơn chờ chết, 

đem xương gởi vào tháp Phổ Ðồng. Bồ Tát dạy: 

- Ông muốn ở trong núi chờ chết thì thật là đang vô sự lại bới việc ra. Ông lo 

không có chỗ để an bài  mấy khúc  xương  già  ư? Ông  không biết  là  một khi 

mắt đã nhắm lại rồi, hai chân đã duỗi xuôi thì mặc tình kẻ khác dao bằm, búa 

chặt,  lửa  đốt,  nước  trôi  cũng  chẳng  ăn  nhằm  chi  đến  ông  hết.  Ông  lại  toan 

bày kế lâu dài cho kẻ khác thì thật là ngu si quá đỗi! Vả lại, cái thân này lúc 

sống còn đã là vô ích huống hồ là sau khi chết đi. 

Nay  ông  nên  bỏ  bớt  các  sự,  chỉ  trì  mỗi  một câu  A  Di  Ðà  Phật,  niệm  niệm 

chẳng buông thì Phật Di Ðà trở thành bạn tốt của ông. Lúc đại hạn xảy đến, 

ngài sẽ hiện thân tiếp dẫn, được sanh về Cực Lạc, chẳng tốt hơn vào núi đợi 

chết hay sao? 

Hơn nữa, sanh, lão, bịnh, tử là những nỗi khổ thế gian khó lòng tránh khỏi. 

Ông  mắc bịnh đã lâu thì cũng chẳng quan tâm là bịnh lành hay không lành, 

cứ nhất tâm niệm Phật. Sống cũng được mà chết cũng được là xong!” 



* Ông Tăng Bất Nhị tính theo thầy thọ giới. Bồ Tát dạy: 

- Tiếc thay, tiếc thay!  Tướng  mạo đường đường, oai  nghi bệ  vệ, chẳng biết 

tự quy. Xét việc ông  làm khác chi kẻ tục!  Ta thấy ông thân ở chốn  này  mà 

hồn đã dạo nơi địa ngục. Phải nên gấp rút tu tỉnh, đoạn ác làm lành, thượng 

cầu  Phật  quả,  hạ  hóa  quần  sanh.  Chẳng  nên  hôn  hôn  muội  muội,  để  lỡ  tấc 

bóng hữu hạn, tự vướng phải phiền lụy muôn kiếp. 

Còn như việc thọ giới, chẳng thọ thì thôi; chứ nếu đã thọ thì chẳng được hủy 

phạm dẫu bằng tơ tóc. Phải giữ gìn giới luật thanh tịnh như bạch bích, minh 

châu,  trọn  không  chút  tỳ  vết.  Có  như  vậy  mới  thành  được  giới  phẩm.  Giới 

chính là căn bản để tam thế chư Phật nhập đạo, đừng coi như trò đùa. 

Lại phải tĩnh tu hoặc cầu học các phương và thân cận bạn lành, xa lìa những 

kẻ thô tháp, hèn kém. Thân bạn lành thì đạo nghiệp dễ hành, gần bạn ác thì 

giới hạnh dễ mất. Hai câu ấy chính là yếu quyết để học đạo của cả một đời, 

nên nhớ kỹ lấy! 



*Anh  em  ông  Mã  Vĩnh  Tích  đời  trước  làm  thợ  săn.  Một  buổi  nọ  vào  núi 

cùng  giết  chết  một  con  nai  nên  bị  quả  báo  đoản  mạng.  Nhưng  hễ  họ  thấy 

tượng Phật trong tháp bị đổ xuống đất liền nâng lên, kê cho chắc chắn, lễ bái 

xong mới đi. Do bởi nhân lành đó, họ lại được thọ thân người. Trước hết, Bồ 

Tát vì ông Vĩnh Tích khai thị việc ấy xong, Vĩnh Tích hoảng sợ, cầu phương 

cách sống lâu. 

Bồ Tát bảo: 

- Xưa kia nơi chùa Diệu Giác ở phương Bắc có một chú bé Sa Di, tuổi mới 

mười  sáu.  Có  một  thầy  tướng  nói  về  lẽ  sống  chết  của  con  người  không  sai 

một mảy, bảo chú Sa Di rằng: ‘Giữa Thu năm mười tám tuổi, chú sẽ chết!’. 

Chú  Sa  Di  sợ  quá,  ban  đêm  cầu  đảo  đức  Phật,  nguyện  Phật  ban  cho  một 

quyển kinh nào đó trong Ðại Tạng để chú trọn đời thọ trì hầu cầu trường thọ. 

Bạch  xong,  buồn  khóc  khôn  ngăn  được  nổi,  lại  lễ  Phật  lui  ra.  Vào  trong 

[gian  phòng  chứa]  Ðại  Tạng  kinh,  tiện  tay  lấy  được  quyển  Kim  Cang  Bát 

Nhã, chú bèn chép lấy để thọ trì ngày đêm chẳng biếng nhác. 

Chú  còn  trì  giới  tinh  nghiêm,  liễu  ngộ  huyền  lý.  Ðến  năm  bốn  mươi  tuổi, 

đạo phong của sư lưu truyền rộng khắp, tứ chúng quy ngưỡng. Sau đến năm 

tám  mươi  tuổi,  sư  mới  tọa  hóa  (ngồi  mà  viên  tịch).  Ðấy  chính  là  Vi  Hạnh 

thiền  sư  ở  Lạc  Dương.  Chuyện  xảy  ra  vào  niên  hiệu  Khai  Nguyên  thứ sáu 

đời Ðường Huyền Tông 3, ta đích thân thấy. 

Nay ông sợ đoản mạng, muốn cầu sống lâu thì nên bắt chước chú Sa Di đó, 

tìm bản kinh Kim Cang chép đầy đủ nhất rồi phát tâm biên chép, siêng tu tập 

đọc tụng, lại cầu hiểu được ý nghĩa kinh. Ðấy chính là nội công đức. 

Kể từ ngày hôm nay chẳng được sát hại sanh mạng loài vật, phải thương yêu 

chúng  như  chính  thân  mình.  Lại  phải  tích  chứa  nhiều  âm  đức,  đó  là  ngoại 

công đức. 

Tu cả trong  lẫn  ngoài thì công đức rất  lớn. Tự  mình  hợp  với  lẽ  trời,  lý  yểu 

thọ chẳng hai đã lập như thế thì lo gì tuổi thọ chẳng lâu dài? 

Nhưng từ đầu đến cuối phải cẩn thận gìn giữ như thế khác nào chú Sa Di kia 

mãi đến năm tám mươi tuổi chẳng hề biếng trễ thì mới hợp đạo. Chớ nên có 

đầu  không  đuôi,  hoặc  hành  mười  ngày,  nửa  tháng,  một  năm,  hai  năm  rồi 

buông tay bỏ lửng. Nếu thật có thể trọn đời tuân phụng, trước sau chẳng gián 

đoạn  mà ông chẳng được toại  nguyện sở cầu thì chư Phật cùng ta đều  mắc 

tội vọng ngữ. 



* Bồ Tát dạy ông Trần Ðịnh Chuyên như sau: 

- Cha con  ông phụng  hành  lời ta dạy, thật  là  hiếm có. Nhưng các ông phải 

bền chí lâu dài, chẳng được sanh ý niệm mong cầu cảm ứng. Ðối với hai chữ 

Tu Hành phải giữ đúng như việc mặc áo, ăn cơm hằng ngày mới được. 



* Bồ Tát dạy mẹ ông Tra Ðịnh Hoằng: 

- Bà trước kia có tâm niệm hướng về Ðạo, nhưng chưa gặp được người chơn 

chánh, thật là đáng thương. Nay ta sẽ vì bà phân biệt khai thị. Ðời  xưa kia, 

bà làm tỳ kheo, tận lực tu hành tinh tấn, ngày đêm chẳng biếng nhác vì tâm 

chí  mãnh  liệt.  Trong  lúc  tịnh  định,  bà  chợt  khởi  lên  ý  nghĩ:  ‘Tại  sao  mình 

chẳng được mau thành Phật?’ 

Lại  một  ngày  kia,  nghe  nói  chư  Phật  vô  tướng,  tâm  này  chính  là  Phật,  sư 

càng  thêm  suy  nghĩ  bậy  bạ,  cho  là:  các  pháp  không  tịch,  tâm  ta  là  Phật  thì 

cần gì tu tập nữa! Sư chẳng biết câu ấy nói về lý Không rốt ráo, chứ chẳng 

phải  lời  để  kẻ  mới  nhập  pháp  giới  dễ  dàng  nói  được.  Ông  Tỳ  Kheo  từ đấy 

đọa vào tà kiến, chẳng siêng năng tu tập nữa, tự bảo mình đã chứng đại đạo 

cho nên mê càng thêm mê, trầm luân trong đêm dài. 

Thương thay chúng sanh, cầu đạo chẳng gặp được thiện tri thức chơn chánh, 

chưa thoát được lưới rập, không thể không thận trọng! Nay bà nên biết: Do 

vì  xưa kia tà kiến  nên chịu báo  ngũ  lậu, đánh  mất chánh  tri kiến,  lại  gặp tà 

sư,  vướng  phải  nọc  độc,  há  chẳng  nên  sanh  lòng  khiếp  sợ  ư?  Nay  bà  phải 

mau phát chánh  tín, chí tâm  ức  niệm Nam Mô  A Di Ðà  Phật, cầu sanh cõi 

nước Cực Lạc. 



*  Ông  Vô  Hủ  vì  một  người  bạn  hỏi:  “Thọ  được  bao  lâu?”  Bồ  Tát dùng  kệ 

đáp: 



 Mạng người như sương sớm,  

 Hư phù không định kỳ 

 Nếu chưa thoát mộng huyễn 

 Mong biết trước làm chi?  



Ngài lại dạy: 

- Ðừng hỏi kỳ hạn cho ông ta làm chi, đến ngày ba mươi tháng Chạp sẽ phải 

bận rối rít chân tay cả lên (người bạn ấy quả nhiên bị bịnh mất vào ngày ba 

mươi tháng Chạp năm sau). 

Ông Vô Hủ nghe dạy, lại xin Bồ Tát khai thị. Bồ Tát nói: 

-  Ông  Nguyên  Bá  nên  biết:  Học  đạo  mà  chẳng  minh  được  cái  tâm  này  thì 

giống như xây nhà không có nền, qua sông không bè. Muốn minh tâm nên vi 

tế quán sát đến tột cùng xem cái thân, cái tâm này tự đâu mà có? Thân đã là 

tứ đại hư huyễn thì tâm biết gửi vào đâu? Thân tâm đã là huyễn thì thế giới 

và vi trần trọn chẳng sai biệt. Muôn pháp trước mắt sanh ra từ đâu, diệt đi về 

đâu? Nếu không sanh diệt thì cả hai thứ năng chiếu, sở chiếu đều không có 

chỗ để nương vào, tự thấy Chơn Như Tịch Diệt khắp chốn. 



* Cú Khúc Khổng Sanh trì trai suốt hai mươi năm, tự nghĩ mình già yếu, băn 

khoăn sau khi chết sẽ ra sao nên buồn khóc không dứt. Bồ Tát dạy: 

- Ðừng có buồn khóc. Chỉ cần tin sâu, tuân  hành theo đúng  lời ta, tự sẽ có 

chỗ tốt lành để an thân. 

Nói xong, Bồ Tát dạy bài kệ rằng: 



 Tây phương có Tịnh Ðộ 

 Nhân thiên đều nương về 

 Ông tu pháp môn này 

 An ổn chẳng kinh nghi.  



* Trầm Văn Châu là thầy trị thương hàn 4 nổi tiếng chợt đến làm lễ. Bồ Tát 

hỏi: 

- Nếu hàn khí xâm nhập tâm bào thì gọi là bịnh gì? 

Ông Trầm đáp: “Gọi là trúng hàn”. 

Nhân đó, Bồ Tát dạy đại chúng: 

- Các ông chỉ biết hễ hàn khí xâm nhập tâm bào thì gọi là chứng trúng hàn, 

[chứ  chẳng  biết]  nếu  tà  xâm  nhập  tâm  thì  gọi  là  bịnh  tổn  mạng.  Các  vị  chỉ 

nghĩ thân bịnh mới là bịnh, lo điều trị; còn cái tâm mắc bịnh nặng thì chẳng 

cần tìm thầy thuốc giỏi, chẳng cầu diệu dược, mặc lòng chịu khổ chẳng hay 

biết chi. Ðáng buồn thay! 



* Vâng  lời  Bồ  Tát dạy, ông  Trần Ðại  Tâm niệm  Phật cực kỳ chí thành.  Bồ 

Tát dạy cho bài kệ sau: 



 Trong ao bát đức đã trồng sen  

 Quả nhiên nhất niệm thật thâm huyền 

 Vun bồi tuy cậy Như Lai lực 

 Nở lớn toàn nhờ quyết định tâm.  

(Bát đức trì trung liên dĩ chủng, 

Quả nhiên nhất niệm thậm thâm huyền 

Tư bồi tuy tạ Như Lai lực 

Trưởng dưỡng toàn bằng quyết định tâm) 



Ngài lại dạy đại chúng: 

- Cõi này có kẻ phát nguyện vãng sanh thì cõi An Lạc liền sanh một đóa sen 

nên ta mới nói như vậy. Các ông phải nên sanh lòng tin sâu xa. 



* Ông Tôn Trung Bạch ưa thuật luyện linh đan, lâu ngày chẳng có công hiệu 

gì. Nhân đó, đến pháp hội lễ bái Bồ Tát. Ngài quở: 

- Hôm nay ông già hói đầu  mới chịu mất mặt đến gặp ta đó ư? Ta hỏi ông: 

kim đan khi nào luyện mới thành?” 

Ông thưa: “Vẫn còn đang cầu luyện được thành”. Bồ Tát bảo: 

- Nếu luyện thành thì ngàn vạn viên kim đan nhớ lưu lại mấy viên đừng có 

nuốt  hết  vô bụng, đợi  đến khi ông  gặp  mặt  lão  già Diêm  La  hãy khéo đem 

tặng  mấy  người  thuộc  hạ  của  ổng!  Này  ông  lão  si  ngốc!  Chuyện  đó  chẳng 

phải là phận sự của ông, chi bằng ông hãy lo bổn phận của mình đi! 

Ông Tôn bái tạ. Lát sau, Bồ Tát lại bảo: 

- Này ông già si ngốc! Ông có biết được bổn phận của mình rồi chưa? 

Ông Tôn đáp: 

- Cầu tự tánh chính là bổn phận của con. 

Bồ Tát dạy: 

- Ông biết tự tánh đó là lớn hay nhỏ, là xanh hay vàng? 

Ðáp: “Tự tánh không có những tướng như thế”. 

Bồ Tát dạy: 

- Nếu vậy thì ông muốn hướng đến chỗ nào để cầu thấy được? 

Ông  Tôn  nín  lặng,  rồi  sanh  lòng  tin,  quy  y,  nguyện  làm  đệ  tử,  cầu  Bồ  Tát 

ban cho pháp danh. Bồ Tát lại dạy bài kệ sau: 



 Tánh không tướng lớn, nhỏ, xanh, vàng,  

 Nào có thanh, danh để ông gọi 

 Chẳng đạt chỗ huyền diệu trong ấy 

 Một câu, nửa chữ cũng sai ngoa.  



Ta nay miễn cưỡng đặt tên cho ông là Ðạt Bổn. Từ nay quang âm 5 của ông 

chỉ còn bảy, tám năm là nhiều, đừng bỏ lỡ công tu hành khổ hạnh suốt băm 

sáu năm trong tám trăm năm trước kia. 

Nhân đấy, ông Tôn hỏi kết cục của thân mình sẽ ra sao. Bồ Tát đáp: ‘Kết cục 

là kết cục, lại còn hỏi kết cục là như thế nào nữa ư?’ Ông Tôn bèn hỏi nên tu 

trì như thế nào? BồTát dạy: 

- Một pháp môn Tịnh Ðộ có thể nhiếp hóa rộng khắp các phẩm. Ông đã hỏi 

cách tu trì thì nên niệm A Di Ðà Phật, phát nguyện vãng sanh. Hễ đạt được 

một điều thì trăm việc đều xong, ông còn phải lo chi nữa. 



* Bồ Tát lại dạy mọi người như sau: 

- Từ cổ,  giáo  pháp  của  các  bậc  đại  thánh,  đại  hiền  lúc  mới  được  thành  lập 

đều  thật  tinh  yếu,  thật  giản  dị.  Bậc  thượng  căn  nghe  đến  liền  giác  ngộ,  kẻ 

trung  căn,  hạ  căn  nghe  rồi  đều  tu  tập,  đều  quy  về  đại  đạo.  Ðời  sau  trước 

thuật, bày ra lời lẽ rườm rà, lý thuyết phức tạp khiến kẻ phàm phu chấp chặt 

thành kiến chấp, đến nỗi càng dạy càng sai, tin sâu những điều tà quái, lầm 

lạc cả đời, trọn chẳng tự giác. 

Như ông Ðạt Bổn  vì đọc các sách  nói dạy về cách tu  tiên, chẳng  biết pháp 

yếu nên tin tưởng tà vạy vào những điều ngoa truyền, tự cho là mình chứng 

đắc,  chấp  chặt  không  buông  bỏ  nổi,  bạc  đầu  vẫn  chẳng  thành  tựu,  sanh  ra 

lắm  nỗi  phiền  não.  Bồ  Tát thấy  ông  ta  thật  là  đáng  thương  quá.  Vì  thế  các 

ông phải biết lỗi xưa, nên tôn sùng chánh tín. 



*  Một  khi  nọ,  lúc  Bồ  Tát sắp  giáng  lâm  pháp  hội,  cả  tám  người  đệ  tử:  Vô 

Hủ, Thường Nhiếp, Thường Nguyên, Ðịnh Mậu, Ðạt Bổn, Tra Ðịnh Hoằng, 

Trần  Ðịnh  Chuyên,  Tra  Ðịnh  Mẫn  cung  kính,  nghiêm  trang  chờ  đợi,  cùng 

xướng  Phật  hiệu,  chợt  nghe  mùi  hương  lạ  từ  trên  không  trung  lan  tới.  Mọi 

người đều hoan hỷ, cho là chưa từng có. Bồ Tát nói: 

- Lành thay! Lành thay! Các ông có biết là chúng ta họp mặt ngày nay là do 

túc  nhân  hay chăng? Xưa kia,  vào  năm  Thiên Giám  thứ sáu đời  Lương Võ 

Ðế (năm 507), ta xuất gia ở chùa Tịnh Nhân thuộc Ðông Quận của nước Bắc 

Ngụy làm  một vị đại tỳ kheo. Nhân tránh loạn nên đi xuống miền Nam, trụ 

tích 6 dưới chân  núi  Kê Minh.  Lúc ấy, tám  người theo ta tu  học. Chẳng  lâu 

sau, do nạn binh đao nên  lạc  mất  nhau. Hai  năm sau đó, ta thị tịch tại chùa 

Thiên Trúc ở Vũ Lâm. 

Sau đấy, dưới triều vua Ðường Hy Tông 7 ta lại làm con cả của Hiến Vương 

ở Thanh Hà, cũng bỏ quan vị xuất gia. Hiện tại, tám người các ông cùng tụ 

hội  niệm  Phật  cũng  do  chính  ta  khai  phát  đạo  tâm,  thật  giống  hệt  như  xưa 

chẳng khác. Nhưng kể từ khi các ông xa cách ta đến nay suốt hơn tám trăm 

năm, vẫn cứ nổi trôi chưa biết hồi đầu, thật là đáng thương, thật là đau đớn! 

Nay ta vì các ông chỉ rõ lại các hạnh nghiệp đã tu cho mau được thành tựu, 

sớm được giải thoát, ai nấy phải lắng nghe kỹ”. 



* Bồ Tát dạy ông Vô Hủ: 

- Từ trước đến nay, tuy ông học theo huyền môn nhưng vẫn cung kính chư 

Phật. Nên biết rằng đấy là do túc nhân. Giờ đây ông phải nên mau phát thâm 

tâm, siêng tu Tịnh nghiệp làm người hướng dẫn những người khác, chẳng để 

lỡ uổng thời gian mười ba năm này. Ta truyền cho ông bài kệ sau đây: 



 Tám trăm năm trước sẵn tiền duyên 

 Ngày nay gặp gỡ chỉ thanh thiên,  

 Ðã biết trăng thu nơi bổn tánh 

 Chớ đến Trường giang nhọc kiếm thuyền 



* Bồ Tát dạy ông Thường Nhiếp: “Ông thường trì Ðại Bi thần chú, vậy ông 

trì như thế nào?” 

Thường  Nhiếp  thưa:  “Chú  được  trì  rành  rẽ  phân  minh,  tâm  trì  chú  trọn  bất 

khả đắc”. 

Bồ  Tát bảo: “Trì được như thế  mới  gọi  là  trì chú chơn chánh. Ta có bài kệ 

phó chúc cho ông: 



 Ông trì Ðại Bi chú 

 Nên biết đại bi tâm 

 Ly danh lẫn ly tướng 

 Dùng đó độ quần sanh.  



* Bồ Tát dạy ông Thường Nguyên: 

- Ông đã  xuất  gia thì cần phải khiêm  nhường,  nhu  hòa, kính thờ sư trưởng, 

chẳng nghĩ cầu lợi cho  mình, tăng trưởng chí khí, chớ đừng suốt ngày ngồi 

lẫn trong mây khói. 

Ông Nguyên không hiểu. Bồ Tát lại dạy: 

- Ông mù mờ như vậy thì có hiểu được cái tâm của chính mình hay không? 

Ông  Nguyên  im  lặng.  Bồ  Tát  dạy  ông  tụng  một  biến  chú  Chuẩn  Ðề,  ông 

Nguyên vâng lời tụng theo. Bồ Tát bảo: “Ðấy chẳng phải là cái tâm của ông 

thì gọi nó là cái gì?” Kệ rằng: 



 Thấy cái sơ vô tâm 

 Chính là bổn tâm ông 

 Một biến chú Chuẩn Ðề 

 Toàn thể thảy phân minh 



* Bồ Tát dạy ông Ðịnh Mậu: 

- Ông trì chú Chuẩn Ðề hằng ngày phải dụng tâm  miên mật, vi tế; quán hết 

thảy cảnh dù ồn hay lặng, dù vật hay chẳng phải vật, dù ưa hay chán, không 

thứ chi chẳng phải là hiện thể của chú này, chính là diệu tâm của ta lưu xuất 

trong mỗi khắc. Phụng trì như thế ắt đắc quả chứng. Ta cũng dùng thần lực 

giúp ông thành tựu, nên tụng bài kệ của ta: 



 Ðôi dòng bí mật 

 Tức bổn tâm ông 

 Chớ bảo diệu pháp 

 Là pháp thậm thâm.  



---o0o--- 

* Bồ Tát hỏi ông Ðạt Bổn: “Ông muốn gì?” Ðáp: “Con muốn minh tâm”. Bồ 

Tát bảo: “Nói suông đầu môi chót lưỡi mà được sao? Phải siêng niệm Phật, 

công ấy gấp mười. Lại dạy cho ông bài kệ như sau: 



 Ngoài tâm không Phật 

 Phật là tâm ông.  

 Tin sâu chẳng ngờ 

 Nhất niệm vô sanh”.  



* Bồ Tát dạy ông Tra Ðịnh Hoằng: 

- Ông trì kinh Kim Cang Bát Nhã nên biết là có bảy lúc chẳng nên trì kinh, 

tức là: tâm hôn ám thì chẳng nên trì, có lầm lỗi thì chẳng nên trì, vào chỗ bất 

tịnh vừa xong chẳng nên trì, sau khi uống rượu chẳng nên trì, bị người quấy 

nhiễu chẳng thanh tịnh thì không trì, có sự sắp phải làm mà mình chưa làm 

thì không trì, tâm nhớ giữ điều chi khác thì đừng trì. Nếu bền lòng thọ trì thì 

phải tránh điều ấy. 

Tụng đến thuần thục thì liền ngay trong khi quán tâm mà trì. Nếu làm được 

như vậy thì công đức chẳng thể nghĩ bàn, quả báo chẳng thể nghĩ bàn. Phật 

nói ra lời thành thật, ông phải nên gìn giữ lấy. Ta dạy ông bài kệ sau đây: 



 Một kinh Bát Nhã 

 Công đức vô tận 

 Nhổ gốc vọng tưởng 

 Thoát bịnh sanh tử 

   

* Bồ Tát dạy ông Trần Ðịnh Chuyên: 

- Kẻ tiểu  nhân  làm ác chỉ sợ người khác biết; người quân tử  làm  lành cũng 

chỉ sợ  người khác biết. Ông  nên dùng cái  tâm dè dặt của  người quân tử để 

làm Phật sự. Ta bèn có bài kệ như sau: 



 Ðừng mong người khác biết 

 Chớ mong trời cảm ứng 

 Thường giữ được nhất tâm 

 Cho kiên cố, chơn chánh.  



Bồ Tát dạy ông Trần Ðịnh Mẫn như sau: 

- Ông chưa đầy 20 tuổi đã biết quy hướng về đạo, thật là sẵn túc nhân. Nay 

ta  đặt  tên  cho  ông  là  Mẫn.  Chữ Mẫn  có  bốn  nghĩa:  thông  duệ,  siêng  gắng, 

mầu  nhiệm,  và  nhanh  chóng.  Thông  duệ  để  trừ  sự  tối  tăm  của  ông.  Siêng 

gắng là ngăn trừ biếng lười, mầu nhiệm là khai phát trí huệ, nhanh chóng là 

phát  khởi  những  gì  ông  bỏ  phế.  Ông  nên  nhìn  vào  cái  tên  ấy,  suy  nghĩ  ý 

nghĩa,  đừng  nghĩ  là  Bồ  Tát  chỉ  cho  ông  một  cái  tên  suông  mà  thôi!  Ta  lại 

dạy ông bài kệ sau: 



 Ông tuổi còn nhỏ 

 Nên học hiếu đễ 

 Ðể mà giữ thân 

 Ðừng đánh mất chí.  



* Ngày hôm ấy, ông Trần Ðại Tâm đến sau mọi người, Bồ Tát hỏi: “Ông tu 

trì thế nào?” 

Ông đáp: “Con chỉ tu Tịnh Ðộ”. 

Bồ Tát bảo: “Ngoài pháp này ra, còn có pháp nào hơn được nổi đâu? Ta ban 

cho ông một bài kệ: 



 Ðạo không nói gì khác,  

 Chỉ là tâm mà thôi 

 Thai sen vừa mới thành 

 Chuyên ròng, đừng nhị tâm.  

   

* Bồ Tát nói: 

- Một môn Tịnh Ðộ ta dạy đó thật sự là tâm tông của chư Phật, là đường tắt 

của trời người. Nay các ông tuy cầu vãng sanh nhưng phát nguyện chưa thiết 

tha, như người vào trong biển cả chẳng nhặt lấy bảo châu thì chỉ nhọc nhằn 

vô ích thôi! 

Xưa kia  vào thời Tấn Minh  Ðế (323-326), ta  mang thân  nghèo  hèn. Vì bần 

khổ nên phát đại nguyện rằng: ‘Tôi do túc nghiệp chịu lấy khổ báo này. Nếu 

ngày hôm nay tôi chẳng được thấy đức A Di Ðà Phật, sanh về cõi Cực Lạc, 

thành tựu hết thảy công đức thì dẫu cho táng thân trọn chẳng lui nghỉ’. 

Thề xong, trong bảy ngày bảy đêm, chuyên tinh ức niệm, tâm liền được khai 

ngộ,  thấy  A  Di  Ðà  Phật:  tướng  hảo  quang  minh  khắp  cả  mười  phương  thế 

giới.  Ở  ngay  trước  Phật,  ta  đích  thân  được  thọ  ký.  Sau  đấy,  đến  năm  bảy 

mươi lăm tuổi ngồi tịch. 

Ðã sanh về cõi Cực Lạc rồi, sau vì ý nguyện độ sanh sâu nặng nên lại sanh 

vào thế giới này, tùy theo từng nơi mà hiển hóa: hoặc làm tỳ kheo, hoặc làm 

cư  sĩ,  hoặc  làm  quốc  vương,  hoặc  làm  quan  lại,  hoặc  mang  thân  nữ,  hoặc 

làm  kẻ  đồ  tể,  ăn  mày,  dù  ẩn  hay  hiển,  dù  thuận  hay  nghịch,  đều  tùy  thuận 

thuyết pháp, dẫn dắt các phẩm loại. 

Lại vì đa số chư tiên chẳng ngộ chơn thường, ham thuốc trường sanh, chẳng 

mong  tấn  tu,  ta  bèn  hiện  thân  tiên  cứu  họ  khỏi  đọa  đường  mê  như  chuyện 

đời  vua  Ðường  Hy  Tông.  Nay  ta  lại  vì  các  ông  phân  biệt  rõ tà  chánh,  xiển 

dương Tịnh Ðộ. Các ông phải nên nhất ý nhất tâm, tu trì bền chặt pháp môn 

này, chẳng lầm lạc nữa. 

Nếu  tâm chí chuyên  nhất  bền chặt thì chẳng cần phải đợi chết đi  mới  vãng 

sanh  mà  ngay  hiện  tiền  cũng  được  thấy  Phật  giống  như  ta  khi  xưa  chẳng 

khác. Ta có bốn câu kệ như sau: 



 Nói ít một câu chuyện 

 Niệm nhiều một câu Phật 

 Ðánh chết được vọng niệm 

 Pháp thân ngươi hiển lộ 



*  Hoặc có kẻ hỏi: “Kẻ  học nhân làm  thế nào để lìa được trần dục, được vô 

chướng ngại?” 

Bồ Tát dạy: 

- Ta sẽ do cái nhỏ  mà suy ra cái  lớn, từ cái bên  ngoài suy ra cái bên trong. 

Các ông nên khéo hiểu nghĩa ấy. Có kẻ làm như thế này: Vô cớ đoạt mất của 

ông một tiền thì các ông có nổi nóng hay không? 

Ðáp: 

- Tuy một tiền là nhỏ nhưng thấy có kẻ đoạt mất thì sân. 

- Lại có kẻ vô cớ cho các ông một tiền, có sanh lòng vui sướng chăng? 

- Dẫu một tiền là nhỏ, nhưng thấy có người cho ắt mừng. 

Có  người  đáp:  “Một  tiền  rất  ít  nên  được  cho  cũng  chẳng  đáng  vui,  bị  đoạt 

mất cũng chẳng đáng giận!” 

Bồ Tát bảo: 

- Ông biết được như thế thì tâm phải thanh tịnh từ lâu, sao mãi đến giờ đây 

vẫn  còn  chìm  đắm  trong  trược  cấu?  Các  ông  phải  biết  đó  là  vì  học  nhân 

chẳng  cẩn  mật  tẩy  trừ cái  tâm  nên  thấy  có,  thấy  không,  chỗ  nào  cũng  dính 

mắc hết, niệm nào cũng tham. 

Do  vì  nghiệp  thức  rộn  ràng  không  thể  tạm  đình  chỉ  cho  nên  dẫu  niệm  một 

câu A Di Ðà Phật, tâm tưởng vẫn rong ruổi theo cảnh ngoài như cũ, chưa thể 

trong  khoảnh  khắc quy  về  một chỗ được.  Ấy  là do các ông trong  vô  lượng 

kiếp chưa  hề phát khởi cái  tâm  xa  lìa  trần dục  dẫu trong  một  lúc  hay  trong 

một ngày. 

Bởi thế, từ  vô thỉ  kiếp đến  nay, trần dục chưa  hề chịu  lìa khỏi tâm các ông 

trong  một  lúc  hay  trong  một  ngày.  Thân  trói  buộc,  tâm  vấn  vít,  thâm  nhập 

lưới trần, nào có được như hoa sen tuy mọc lên từ bùn nhơ nhưng chẳng bị 

nhiễm bẩn! 

Vì vậy, muốn đoạn tham chấp thì trước hết đối với chuyện người khác đoạt 

mất hay ban cho một tiền phải quán sát buông bỏ, phải coi đó chẳng phải là 

chuyện của mình, bị đoạt mất không sân, được cho cũng chẳng vui. 

Như thế  cho  đến  trăm  ngàn  vạn  tiền,  cho  đến  ức  ức  vạn  tiền,  cho  tới  quốc 

thành, thê tử, cho đến thân nhục cốt tủy, cho đến tâm ý, ý thức quá khứ hiện 

tại  vị  lai,  thậm  chí  sanh  tử  nghiệp  báo,  Bồ  Ðề,  Niết  Bàn,  hết  thảy  đều  coi 

giống  như  chuyện  được  cho  hay  bị  đoạt  mất  một  tiền  chẳng  khác  gì  thì  tự 

nhiên  tập  khí,  hữu  lậu  tiêu  mất,  chướng  duyên  vĩnh  viễn  diệt  mất,  dần  dần 

được  thanh  tịnh,  thành  tựu  đạo  phẩm.  Các  ông  nên  y  theo  đó  mà  tu  hành, 

đừng đắn đo đến nỗi bị vướng mắc, trở ngại!. 



*  Ngày  mồng  Hai  đầu  mùa  Ðông  là  ngày  đản  sanh  của  Bồ  Tát,  mọi  người 

bày lễ chúc thọ. Bồ Tát hỏi: “Các ông lấy vật gì mừng thọ ta?” 

Ai nấy đều thưa: “Dùng tâm cúng”. Bồ Tát hỏi: “Tâm là vật gì mà đem cúng 

được?” 

Ðáp: “Chỉ một tấm lòng chí thành, vốn không có vật gì!” 

Bồ  Tát  bảo:  “Ðã  bảo  là  không  vật  thì  ai  biết  là  chí  thành?  Nếu  biết  là  chí 

thành thì ắt phải có xứ sở. Ðã nêu bày được sao còn nói là chẳng có vật gì?” 

Ðáp: “Thật chẳng thể được”. 

Bồ Tát nói: “Các ông nói là chẳng được thì đó là tạm không có hay là quyết 

định không có?” 

Mọi người suy nghĩ chưa đáp nổi thì Bồ Tát nói: 

- Nếu  không  thì  quyết  định  là  không,  hễ  có  thì  quyết  định  là  có.  Nghi  ngờ 

chút xíu sai cách muôn trùng. Phải biết là các ông nói là chơn thành hay hư 

vọng, bảo có, nói không đều là tâm khởi diệt, suy tính, cân nhắc, so đo. Ðem 

cái tâm ấy chúc thọ ta thì đều vô ích cả. Hãy nghe diệu kệ của ta: 



 Chí chơn vô nhị tâm 

 Chí chơn vô lượng tâm 

 Tâm chẳng phải hết thảy tâm 

 Hết thảy tánh chẳng phải tâm 

 Trừ vọng tâm chẳng thật,  

 Nương chơn tâm cưỡng gọi 

 Chơn lẫn vọng chẳng lập 

 Nam mô Phật Thích Ca 

 Hiểu tâm không xứ sở 

 Phương tiện phước quần sanh 



* Khi ấy, các đệ tử lại đều làm lễ, xin được nghe pháp yếu. Bồ Tát bảo: 

- Lành thay! Lành thay! Các ông lại mong được nghe pháp yếu, chí thành tin 

hiểu lời ta dạy, hãy khéo đáp câu hỏi của ta: Ví như có kẻ bảo người khác là 

Yên  Kinh (Bắc  Kinh)  là kinh  đô của  đế  vương, phú quý khôn sánh. Người 

ấy nghe nói có mong đến được nơi đó hay không? 

Mọi người cùng đáp: 

- Dạ có. 

Bồ Tát bảo: 

- Ông chẳng biết đường đi thì làm sao đây? 

Mọi người cùng đáp: 

- Ðã có người chỉ vẽ thì cứ theo lời chỉ ấy mà đi. 

Bồ Tát nói: 

- Chẳng được! Nếu kẻ đó chỉ đi về phương Nam hay phương Ðông mà các 

ông  chẳng  rành,  cứ  theo  lời  chỉ  mà  đi  thì  càng  lúc  càng  xa  Yên  Kinh  hơn 

nữa. 

Mọi người hỏi: 

- Nếu vậy thì nên làm như thế nào? 

Bồ Tát dạy: 

- Rốt cuộc, có người đã từng đến Yên Kinh, dạy người ấy như sau: “Ngươi 

phải đi theo hướng Bắc thì mới thẳng đến đế đô được”. Này các đệ tử! Lời 

dạy của người đó có sai lầm hay chăng? 

Ai nấy cúi lạy đáp: 

- Chẳng sai! 

Bồ Tát bảo: 

- Lại ví như có người muốn lên được dãy núi cao cả vạn nhận 8, lên đảnh núi 

chín tầng thì nên dạy kẻ đó như thế nào? 

- Phải từ thấp lên cao. 

Bồ Tát dạy: 

- Ðúng thế. Cổ nhân bảo: “Ði ngàn dặm bắt đầu từ lúc đặt bàn chân xuống”. 

Cần phải từ nấc thứ nhất tiến lên nấc thứ hai, cho đến nấc cao nhất thì mới là 

nói đúng. Nếu  bảo chỉ cần  một bước  lên  ngay  được chỗ cao  nhất thì  là  nói 

khoác.  Lại  ví  như  có  người  được  vua  phong  cho  làm  quan,  vua  hỏi  kẻ  ấy: 

“Ngươi  muốn  làm  tể tướng  hay  làm chức  quan  nhỏ?” Người ấy sẽ tâu  như 

thế nào? 

Mọi người đáp: 

- Chắc chắn là muốn làm tể tướng. 

Bồ Tát bảo: 

- Ðúng vậy! Lại ví như có người ở nơi đường rẽ chẳng biết theo đường nào. 

Có  kẻ  thương  hại  đến  bảo:  “Phía  bên  này  thật  hiểm  trở,  thật  ngoắt  ngoéo, 

chẳng  tiện  ra  khỏi  được;  còn  phía  bên  này  thật  thẳng,  thật  rộng,  thật  bằng 

phẳng, đi theo đường ấy sẽ được thoát ra khỏi”. Người ấy nghe chỉ, đối với 

hai con đường ấy sẽ đi theo đường nào? 

Mọi người đáp: 

- Ði theo đường con đường ngay thẳng, to lớn, đi con đường bằng phẳng. 

Bồ Tát bảo: 

- Hay  thay!  Hay thay! Những câu các ông đáp lời ta  hỏi đều  hợp chánh  lý, 

nhưng các ông có hiểu rõ các thí dụ ta vừa nói đó chăng? 

Mọi người lại làm lễ thưa: 

- Kính xin Bồ Tát khai thị. 

Bồ Tát nói: 

- Hãy  nghe kỹ!  Từ trước đến nay các ông tuy có tâm cầu đạo nhưng chẳng 

biết bí quyết tu hành, không biết hướng theo lối nào, giống như người muốn 

tới Yên  Kinh  nhưng chẳng biết đường  nào là đúng. Nếu  gặp phải tà sư dạy 

cho tà pháp thì giống như đế đô ở phía Bắc lại bảo là hướng về phía Ðông, 

phía  Nam  mới  đúng.  Do  vậy,  kẻ  ấy  trọn  ngày  tu  hành  nhưng  vẫn  bơ  vơ 

không  chỗ  nương  náu,  làm  sao  thân  cận  đấng  Chí  Tôn,  làm  sao  thành  đại 

đạo được! 

Nay  ta  bảo  các  ông  cõi  Tịnh  Ðộ  Di  Ðà  chính  là  đế  đô.  Ba  thứ  Tín,  Hạnh, 

Nguyện  càng  thêm  siêng  tinh  tấn,  rốt  cuộc  sẽ  vãng  sanh.  Ðó  là  từ  nấc  thứ 

nhất tiến dần tới nấc tối thượng, mong lên được thượng phẩm. Nguyện như 

vậy thì làm tể tướng, chẳng nguyện như thế thì làm quan nhỏ. Tu hành theo 

đúng  như  thế  là  đi  theo  con  đường  to  lớn,  ngay  ngắn,  chẳng  đi  theo  con 

đường cong quẹo vậy. 

Ta chính  là  người đã từng đến Yên  Kinh.  Nếu các ông chẳng tin tưởng sâu 

xa vào ta thì chính là bỏ đế đô hướng đến biên địa, bỏ ngôi vị tể tướng cao 

quý  để  cầu  lấy  chức  quan  nhỏ  kém  hèn;  bỏ  con  đường  to  ngay,  cầu  con 

đường hiểm trở, rắc rối. Ðảnh núi cao ngàn nhận, đảnh tháp chín tầng chẳng 

phải là chỗ các ông đạt đến được, thật đau xót lắm thay! 



* Ðại chúng tính tậu ruộng để giúp cho việc tu hành. Bồ Tát bảo: 

- Các  ông  muốn  khuyến  khích  những  người  đồng  học  tụ  tập  lâu  dài  chẳng 

tan  rã;  muốn  tạ tuyệt  việc đời, tính  kế chẳng phải cầu cơm áo từ  nơi  người 

khác  nữa  nên  mới  bàn  như  vậy.  Nhưng  ta  xem  ra:  ý  niệm  ban  đầu  tuy  tốt, 

nhưng xét rốt ráo lại chính là trần lao tham luyến, chẳng phải là pháp thanh 

tịnh. Vì sao vậy? 

Một chén cơm bên đường, tối ngủ nơi gò mả chính là khuôn phép hành đạo 

của đức Phật khi trước. Nếu nhất định cần phải nhờ vào ruộng mới tu hành 

được thì giả như việc ấy không thành bọn các ông sẽ trọn chẳng có một ngày 

nào tu hành ư! 

Các  ông  lại  bảo  tự  mình  chẳng  có  vốn  sẽ  ra  sức  tự  mộ  hóa  (khuyên  người 

khác đóng góp), như vậy lại càng không được! Trong một đời giáo pháp của 

Phật chẳng có  hai chữ ấy (tức  là  hai chữ “mộ  hóa”). Ðấy  là  hành  vi của kẻ 

trong  đời  mạt,  chẳng  biết  lễ  nghĩa,  chẳng  sợ  nhân  quả,  chẳng  biết  liêm  sỉ. 

Người tu đạo chơn chánh thiết tha lo việc sanh tử, dứt khoát chẳng nghĩ đến 

chuyện ấy. 

Ta lại có một lời bảo các ông: Bọn các ông chỉ nên chấp trì chánh niệm, ai 

nấy nỗ lực thì chính là chẳng tụ họp mà lại là tụ họp. Còn nếu thân tâm tán 

loạn, phóng dật, chẳng thường tu hành thì dẫu có tụ tập mà thật ra là tan tác. 

Chỉ cần hiểu được ý này, cứ nên tùy phận, tùy thời, chẳng cần phải bận tâm 

tính trước chi cả! 



* Bồ Tát lại bảo đại chúng: 

- Các ông lo ngại thân mình bị ràng buộc trong lưới rập thế sự, ý niệm chẳng 

được thanh tịnh ư? Ta có một pháp: các ông chỉ cần phát nguyện xa lìa, cầu 

giải thoát, tâm khăng khăng quy hướng thế giới Cực Lạc gặp Phật A Di Ðà, 

buông bỏ cái tâm bon chen danh lợi liền có thể dứt trần lao, bước trên đường 

giác. 



* Có người hỏi niệm Phật chẳng nhất tâm nổi, nên dùng phương cách gì, Bồ 

Tát dạy: 

- Ông chỉ cần dứt ý tưởng lo cầu đắc định, cứ từ từ niệm, cốt sao tiếng hợp 

với tâm, tâm nương theo tiếng. Niệm lâu ngày, tự được các niệm lặng trong, 

tâm  cảnh  tuyệt  chiếu,  chứng  nhập  Niệm  Phật  Tam  Muội.  Nhưng  thường 

ngày cần phải niệm cho nhiều, từ ngàn niệm đến vạn niệm. Tâm không gián 

đoạn thì căn khí mới dễ thành thục nhất. Nếu cưỡng ép tâm chuyên nhất thì 

trọn chẳng chuyên nhất nổi. 

Ngay khi ấy, ông Ðạt Bổn ngồi dưới tòa Bồ Tát chợt niệm lên mấy tiếng.  Bồ 

Tát bảo: “Như thế đó! Như thế đó!”. 



* Các đệ tử muốn tạo tượng cúng dường, thỉnh Bồ Tát hiện bày pháp tướng. 

Bồ Tát đáp: 

- Các  đệ  tử  muốn  tạo  tượng  cúng  dường,  sẵn  lòng  thành  từ  lâu,  đúng  lẽ  ta 

phải  hiện  bày;  nhưng  các  ông  trong  trần  lao,  ta  trong  diệu  minh,  nay  ta  có 

hiển hiện, các ông cũng chẳng thấy được. 

Hơn  nữa,  ta  tùy  cơ  cảm  hóa,  thân  tướng  bất  nhất.  Nay  chỉ  căn  cứ  vào  gốc 

gác khởi tu, các ông có thể vẽ ta dưới hình dạng một vị đại tỳ kheo, mặt như 

trăng  tròn,  hình  thể  khôi  ngô,  đắp  ca  sa,  ngồi  trên  hoa  sen,  tay  trái  úp  trên 

gối,  tay  phải  trong  tư  thế  thuyết  pháp.  Giữa  hai  mày  phóng  ánh  sáng  bạch 

hào, trong quang  minh ấy có đức A Di Ðà Phật ngồi xếp bằng. Cần phải vẽ 

tướng hảo trang nghiêm, chẳng được vẽ sơ sài. 

Mọi người nghe xong, liền chắp tay đứng suy tưởng pháp tướng như thế. Bồ 

Tát bèn nói: 

- Này các đệ tử! Ai ai cũng có giác  minh diệu hạnh, chẳng ở ngay nơi đây, 

cũng  chẳng  rời  lìa,  tìm  nó  ngay  nơi  các  ông,  đừng  chấp  vào  đâu  cả.  Giác 

minh diệu hạnh luôn xuất hiện trong mỗi thời. Nay các ông đã minh bạch thì 

chẳng cần phải tạo tượng cúng dường, nguyện có ngày sẽ được gặp ta. 



* Ông Tra Ðịnh Hoằng làm đám ma cho con mình xong, muốn bỏ nhà xuất 

gia. Bồ Tát dạy: 

- Ông chớ nghĩ đến điều ấy. Ðiều ấy ông làm không nổi! Ông chỉ cần chánh 

tâm để trị tâm, chánh thân để trị thân, dứt việc vô ích, tuyệt giao bạn bè vô 

ích, quy tâm về Ðại Giác, nguyện thoát khỏi đường mê, rót con sóng lớn để 

thấm  nhuần  cõi  đất  khô  khan  của  chính  mình,  siêng  cầu  gia  bị,  diệt  các 

chướng  duyên.  Ông  tính  cầu  thọ  để  giữ  gìn  tấm  thân  thì  nên  dốc  sức  vào 

chuyện đó, đừng nói nhiều. 

Ông  Ðịnh  Hoằng  lại  hỏi  là  ông  phụng  trì  kinh  Kim  Cang,  nhưng  câu  chữ 

[trong các bản lưu hành] chẳng giống nhau, nên tuân theo bản nào để khỏi bị 

lầm lẫn? Bồ Tát bảo: 

- Bảy chữ Kim Cang Bát Nhã Ba La Mật trọn không lầm lẫn! 



* Ông Trầm Thiên Vũ mắc bệnh, bày lễ cầu Bồ Tát chỉ dạy. Bồ Tát bảo: 

-  Ông  nay  mắc  bịnh  vẫn  còn  chưa  chết  thì  nên  dứt  mọi  buộc  ràng,  an  tâm 

đoan  tọa,  niệm  thân  vô  thường,  niệm  thế  vô  thường.  Tất  cả  vọng  duyên 

buông  bỏ  xuống  hết,  từ  từ  niệm  một  câu  A  Di  Ðà  Phật,  tự  nhiên  lục  trần 

chẳng  sanh,  nhất  tâm  thanh  tịnh  thì  chẳng  những  lành  được  căn  bịnh  trong 

đời này mà căn bịnh sanh tử cũng nhờ đó được dứt khỏi. 

Nay ông bày lễ xin chỉ dạy, chẳng qua chỉ mong ta có phương thuốc thật hay 

dành cho ông  hoặc sẽ truyền khẩu quyết trị  lành bịnh cho ông. Ông  nào có 

biết là Bồ Tát không hề có những pháp hư ngụy như thế, chỉ có đôi lời thành 

thật này dạy ông  mà thôi. Ông nếu tin tưởng làm theo thì đó thật sự là một 

thang thuốc thượng phẩm, linh đan diệu được. Ta truyền cho ông bài kệ sau 

đây: 



 Bịnh tự mình sanh ra 

 Cũng do mình chữa dứt 

 Gìn giữ tâm thanh tịnh 

 Thường sẽ được an vui 

 Bền lòng chẳng tham luyến 

 Sẽ giống Vô Lượng Thọ 



* Bồ Tát dạy ông Ðạt Bổn: 

-  Ông  muốn  tỏ  thấu  rốt  ráo  cái  tâm,  thật  là  có  chí,  nhưng  ông  ôm  cả  một 

bụng  châu  sa,  chì,  thủy  hỏa;  những  chuyện  như  bổn  lai  diện  mục,  chơn 

không, chơn tịnh… thực chẳng biết gì thì làm sao làm được? Ông nên đem 

cái mớ đó ném ra ngoài biển Ðông mới được. Nếu không thì uổng cả tâm trí, 

lầm  lạc  công  phu.  Chẳng  bằng  đích  đích  xác  xác  niệm  một  câu  A  Di  Ðà 

Phật.  Minh  tâm  cũng  bởi  đấy,  vãng  sanh  Cực  Lạc  cũng  do  đấy,  nhất  cử 

lưỡng tiện, thật là hết sức tiện lợi. 



* Ông Vô Hủ hỏi: “Làm thế nào để báo đáp tổ phụ?” 

Bồ Tát hỏi: 

- Thế gian nghĩ thế nào là hiếu bậc nhất? 

Thưa: 

- Cung kính, phụng dưỡng, làm lành, chẳng quên ân đức tổ tiên. 

Bồ Tát dạy: 

- Ðấy tuy là hiếu nhưng còn hữu hạn. Chỉ nên phát đại nguyện, tu pháp xuất 

thế. Nếu như đạo thành quả mãn thì phước chẳng những ảnh hưởng đến chín 

đời tổ tiên mà kẻ oán người thân trong bao kiếp cũng nhờ đó được giải thoát. 

Ông nếu có thể chuyên tu Tịnh Ðộ thì là đại hiếu vậy. 



* Ông Ðịnh Mậu  hỏi: “Trì chú  như thế  nào để  minh  tâm, thế  nào  là trì chú 

rốt ráo?” 

Bồ Tát dạy: 

- Tâm chẳng lìa chú, chú chẳng rời tâm; ấy là ý nghĩa của trì chú. Trong tất 

cả thời ông nên quán sát bản thể của chú và bản thể của tâm ông là một hay 

là hai? 

Nếu bảo là hai, làm sao tâm trì được chú, chú hiển lộ được tâm? Nếu bảo là 

một thì tại sao hễ quên thì không có chú, hễ nhớ lại có chú. Do vậy, biết là 

chú này cùng tâm lìa các danh tướng, rốt ráo không tịch. Ðó gọi là rốt ráo. 

Nếu chỉ trì  mà chẳng rốt ráo thì chẳng có diệu giải, làm sao hiển phát được 

đại trí huệ bình đẳng? Ðại trí huệ bình đẳng chẳng hiện thì biết nhờ đâu để 

soi tỏ hôn mê sanh tử, đạt được Thật Tế của tam giới? 



* Ông Ðạt Bổn hỏi: “Mỗi lần con niệm Phật ra tiếng là dễ nổi nóng, con có 

nên thầm niệm hay không?” 

Bồ Tát nói: 

-  Ông  nói  niệm  Phật  một  tiếng  là  nổi  nóng.  Vậy  sao  ông  suốt  ngày  trò 

chuyện  cùng  người  khác  chẳng  nổi  nóng  chút  nào?  Ông  nên  biết  rằng  sự 

nóng giận đó chính là vô minh phiền não của ông từ bao kiếp tích tụ lại. Do 

ngày nay ông tin chưa chơn thật nên lửa nóng giận theo câu niệm  mà sanh, 

lửa nóng giận theo vọng niệm sanh ra thiêu đốt pháp thân huệ mạng của ông. 

Xưa kia, đức Mâu Ni Thế Tôn vì đại pháp trong vô lượng kiếp xả thân cầu 

đạo nên mới thành đấng Vô Thượng Bảo Vương. Nay ông tuổi tác, sức lực 

đã  suy,  sáng  tối  siêng  năng  tu  hành  còn  sợ  chậm  trễ,  lẽ  đâu  vẫn  luyến  tiếc 

trần lao, mong cầu linh đan, diệu dược hòng được sống lâu tăng thọ? 

Ông chẳng nghe cõi trời Phi Phi Tưởng còn có lúc báo tận, kiếp hỏa cháy rụi 

hư  hoại  đến  tận  cõi  Tam  Thiền,  huống  hồ  là  khăng  khăng  bám  vào  pháp 

thủy, hỏa, châu sa, thủy ngân giả duyên hòa hợp hòng cầu vĩnh viễn chẳng bị 

biến diệt ư? 

Ông nay nghe lời ta nói như người ngủ mơ mới thức dậy, như người say mới 

tỉnh,  phải  siêng  tu  Tịnh  Ðộ,  chánh  niệm  vãng  sanh.  Trong  thế  giới  ấy,  thọ 

mạng vô cùng vô tận, thành tựu pháp thân, đắc Nhất Thiết Trí, nào có phải 

giống  như  là  thuật  trường  sanh  thô  thiển  ta  thường  thấy,  thường  bàn  luận 

hằng ngày đâu? 



*  Ông  Tra  Ðịnh  Hoằng  hỏi: “Lúc  trì  chú,  con  hay  sanh  sợ  hãi,  xin  Bồ  Tát 

dạy cho!” 

Bồ Tát nói: 

- Ai đến dọa ông? Ai là kẻ sợ hãi? Do tập khí bất tịnh trong đời quá khứ của 

ông nên từ trong ý tưởng nhỏ nhiệm chợt hiện ra những tướng trạng ấy. Ông 

chỉ nên tinh thành trì tụng, tự nó sẽ trừ diệt, được việc lành tùy thuận như ý, 

dẹp được phiền não, tạo nhập huyền vi, còn sợ hãi chi! 



* Ông Trần Ðịnh Dục vì mẹ bị bệnh nên đến cầu đảo, hỏi nên làm công đức 

gì để mẹ được lành hẳn. Bồ Tát dạy cho bài kệ như sau: 



 Hiếu đứng đầu muôn đức 

 Quý nhất trong tam tài 

 Lớn lao thay hiếu hạnh 

 Là thầy của loài người 

 Ông vì lòng hiếu hạnh 

 Cầu mẹ được bịnh lành 

 Ông đang lúc vui sướng 

 Nghĩ nhớ mẹ đớn đau 

 Ông dùng thức ăn ngon 

 Nhớ mẹ ăn không nổi 

 Ông mặc áo mịn mềm 

 Nhớ mẹ thân máu mủ 

 Dơ bẩn cả áo chăn 

 Lộ bày cả hông ngực.  

 Thường nghĩ suy như thế 

 Sáng tối chẳng hề quên 

 Quy mạng đức Ðại Thánh 

 Tinh thành chẳng nhị tâm 

 Tận lực làm việc thiện 

 Hầu báo đáp tứ ân 

 Nguyện mẹ được thêm phước 

 Nguyện mẹ tăng tuổi thọ 

 Nguyện bịnh mẹ được lành 

 Nguyện mẹ thân mạnh khỏe 

 Ðức Bồ Tát Giác Minh 

 Là đấng ông dựa nương 

 Chỉ làm đúng lời ta 

 Không nguyện chi chẳng thỏa 



* Ông Ðịnh Mậu muốn bỏ trì chú để niệm Phật nên thưa hỏi. Bồ Tát dạy: 

- Ông  muốn bỏ trì chú để  niệm Phật,  nhất chí chuyên tu rất tốt,  nhưng ông 

chưa biết pháp yếu, chỉ đáng gọi là người hiền lành trì trai, chưa đáng gọi là 

người niệm Phật. Vì sao vậy? 

Muốn  vượt biển cả phải sắm thuyền to. Muốn đi  ngàn dặm phải chọn  ngựa 

hay. 

Bởi  vậy,  người  niệm  Phật  phải  có  thủ  đoạn  lớn:  cắt  đứt  mọi  trói  buộc,  xé 

toang lưới trần, ngay cái niệm này chính là Phật, ngay đức Phật là tâm (tức 

niệm  thị  Phật,  tức  Phật  thị  tâm),  cho  đến  lìa  cả  cái  tức  lẫn  cái  phi  đó,  đốn 

nhập Như Lai Ðại Quang Minh Tạng. Như vậy mới gọi là chánh niệm niệm 

Phật, mới đáng gọi là người niệm Phật. Ông phải khéo hiểu nghĩa này. 



* Có bốn vị tăng nhỏ tuổi đến yết kiến Bồ Tát. Ngài dạy: 

- Các chàng trai trẻ! Chúng sanh từ vô thỉ đến nay do ân ái nên thành quyến 

thuộc. Trong quyến thuộc, cha mẹ có ân nặng nhất đối với con cái, yêu mến 

thiết tha  nhất, khó cắt  đứt, khó  buông bỏ  nổi. Nay các ông  xuất  gia  lìa  tục, 

được làm tỳ kheo thì nên biết là cha mẹ lại có ân càng sâu nặng hơn nữa đối 

với các ông, chẳng thể dùng lời lẽ nào để ví dụ được nổi. 

Vì  vậy,  các  ông  phải  tận  dụng  lúc  tuổi  trẻ,  sức  mạnh  này  để  siêng  tu  đạo 

nghiệp hòng báo đáp tấm lòng cha mẹ đau đớn cắt ân đoạn ái lúc ban đầu thì 

mới  chẳng  thẹn  cho  hai  chữ  ‘xuất  gia’.  Nếu  lại  phóng  dật,  biếng  nhác  đến 

nỗi suốt đời đọa lạc thì là gã bất hiếu nhất trong những kẻ bất hiếu, làm kẻ 

tội nặng nhất trong vòng trời đất. Phải nên đau đáu nghĩ nhớ lời ta dạy. 



* Bồ Tát lại dạy đại chúng rằng: 

- Này các đệ tử! Một thân người do cha mẹ sanh ra, cha mẹ nuôi nấng. Ðối 

với  mọi việc làm ăn, các thứ thọ dụng hiện tại của các ông dẫu cho cha mẹ 

chưa  từng  cho  ông  được  đồng  nào,  nhưng  thân  các  ông  vẫn  là  do  cha  mẹ 

sanh ra nên mới có được như ngày nay! 

Trong muôn sự, thân là lớn, thân là gốc. Cứ từ gốc mà suy, chẳng phải là ân 

cha mẹ khó nói hết được hay chăng? Vì thế Phật dạy: ở bên cha mẹ nói lớn 

tiếng, nói nặng lời còn mắc vô lượng tội, huống hồ là ngày nay có kẻ còn tệ 

quá hơn thế nữa! 

Nếu  bảo  là  chẳng  nhịn  nổi  cha  mẹ,  không  thể  không  tranh  cãi  thì  xem  cha 

mẹ có khác chi người ngoài đường! Chỉ nên vui vẻ thuận theo, cha mẹ ắt có 

ngày cảm động, quyết chẳng nên tranh cãi rằng cha mẹ sai, mình đúng, làm 

kẻ trái trời nghịch người! 



* Bồ Tát nói: 

-  Này  các  đệ  tử!  Nên  biết  rằng  mười  phương  chư  Phật  là  tâm  chúng  sanh, 

mười  phương  chúng  sanh  là  tâm  chư  Phật.  Vì  vậy,  nhớ  Phật,  niệm  Phật 

chính  là  mười phương chư Phật hiện trong tâm các ông, nhưng cũng chẳng 

phải  là  mười  phương  chư  Phật  vào  trong  tâm  các  ông,  cũng  chẳng  phải  là 

tâm  các  ông  rời  khỏi  chư  Phật.  Ðấy  đều  là  giác  diệu  bổn  minh  chẳng  thể 

nghĩ bàn. 



* Bồ Tát nói: 

- Tâm hành xứ diệt là chơn tâm thường trụ của chư Phật. Tâm hành xứ hữu 

là nghiệp tâm sanh tử của chúng sanh, chẳng có kẽ hở bằng tơ tóc. Nếu các 

ông có thể miên mật gia công, khiến cho cái tâm này không chút hở trống thì 

mới  được  tương  ưng  đôi  chút.  Ðừng  tu  sơ  sài  nửa  năm,  mười  tháng  rồi  tự 

cho  là  mình  đã  khổ  tâm  tu  đạo,  chẳng  biết  rằng  đấy  chính  là  điều  chướng 

đạo, cần phải dè chừng. 

Hơn  nữa,  dẫu  gia  công  tu  tập  mạnh  mẽ  nhưng  nếu  chưa  đạt  đến  mức  như 

tường  đồng,  vách  sắt,  đẩy  chẳng  đổ,  dời  chẳng  lay  thì  vẫn  chưa  tạo  thành 

một phiến [nhất tâm], chớ nên thấy có chút ảnh hưởng đã ngừng tay. Ấy là 

nửa đường bỏ dở, đến nỗi phí hết công lao khi trước, chẳng lợi ích mảy may. 

Ðây chính là căn bịnh lớn của người học đạo, các ông chẳng nên không biết! 

Cần phải biết rằng: Phật pháp như biển cả, càng vào bên trong càng thấy sâu, 

dứt khoát chẳng thể dùng chút tri kiến nhỏ nhoi hòng lãnh hội được hết nổi. 

Phải tu tập suốt đời, gắng hết sức tu tập, đừng nghĩ là dễ dàng. 



* Bồ Tát nói: 

-  Niệm  Phật  Tam  Muội  là  từ  đại  thế  lực  nơi  tâm  ông  tạo  thành  chứ  chẳng 

phải là do cái khác mà có. Nay các ông niệm Phật suốt ngày đêm vẫn chẳng 

được nhất tâm, loạn tưởng vẫn còn cách trở chơn tâm đều là vì chưa tận lực 

dụng tâm. 



* Ông Cố Ðịnh Thành xin Bồ Tát chỉ dạy, ngài bảo: 

- Ông đến am này muốn tu Tịnh nghiệp, có biết làm sao để được vãng sanh 

Cực Lạc không? 

Ðáp: “Niệm Phật vãng sanh”. 

Bồ Tát hỏi: 

- Ông biết niệm Phật thế nào để được vãng sanh chăng? 

Ðịnh Thành đáp: “Chấp trì danh hiệu, nhất tâm bất loạn”. 

Bồ Tát hỏi: “Thế nào là nhất tâm bất loạn?” 

Ðịnh Thành chẳng đáp được. 

Bồ Tát dạy: 

-  Ta  thấy  ông  chỉ  nói  giỏi  chứ  chưa  thể  tu  hành  đúng  pháp.  Ông  nên  lắng 

nghe lời ta nói. 

Này thiện nam tử! Tâm vốn vô niệm, hễ niệm thì tưởng sanh. Tưởng ấy hư 

vọng,  lưu  chuyển  sanh  tử.  Nay  ông  nên  biết:  Một  câu  A  Di  Ðà  Phật  đây 

chẳng  từ  tưởng  sanh,  chẳng  từ  niệm  có;  chẳng  trụ  vào  trong  hay  ngoài; 

chẳng có tướng  mạo thì các  vọng tưởng chấm  dứt. Thân thanh tịnh  vi diệu 

chơn thật của Như Lai chẳng phải một, chẳng phải hai, chẳng thể phân biệt. 

Niệm như thế thì phiền não trần lao liền chẳng đoạn, chẳng trói, chỉ là nhất 

tâm. Phải đạt nhất tâm mới gọi là chấp trì danh hiệu, mới gọi là nhất tâm bất 

loạn, Tịnh nghiệp thành tựu, chứng ngay vào thượng phẩm. 

Ông ÐịnhThành lại làm lễ, thưa: 

- Phàm phu đời trược tâm trí cạn cợt, kém cỏi, chưa thể thâm đạt chí lý, xin 

ngài dạy rõ cho! 

Bồ Tát nói: 

- Ông nay nên phát đại nguyện, nguyện sanh về Cực Lạc. Sau đó, chí thành 

khẩn thiết xưng niệm A Di Ðà Phật sao cho tiếng niệm duyên theo tâm, tâm 

duyên theo tiếng, tiếng và tâm nương dựa lẫn nhau như mèo rình chuột, lâu 

ngày chẳng mất thì nhập chánh ức niệm tam muội. 

Lại phải tiến thêm bước nữa, nên học hỏi với mọi hạng tri thức, học cao hiểu 

rộng, tự  ngộ chơn  lý  mầu  nhiệm ‘tâm  này chính  là  Phật’. Ông  nay  nên đầy 

đủ  lòng  tin  sâu  xa,  đừng  bắt  chước  hạng  ngu  tối  nghe  rồi  chẳng  tin,  cũng 

đừng học theo bọn nửa chơn, nửa giả, nửa tin, nửa ngờ; tuy mang tiếng lãnh 

thọ nhưng chẳng có tâm phụng hành chơn thành. 



* Bồ Tát bảo bà mẹ ông Tra: “Sao bà chẳng siêng năng niệm Phật?” 

Ðáp: “Do tôi có thêm con cháu, thường hay ẵm bồng, sợ mình bất tịnh’. 

Bồ Tát dạy: 

- Bà nghĩ mình bất tịnh niệm Phật sợ bị mắc tội chứ chẳng biết không niệm 

Phật mang tội vô lượng. Ðừng ngại tịnh hay chẳng tịnh, chỉ cứ niệm mà thôi. 



* Ông Trần Vĩnh Thọ hỏi về kết cục, Bồ Tát dạy cho bài kệ: 

   

 Tiết dục, tránh sân,  

 Là phép giữ thân 

 Thâu liễm an tịnh 

 Là phép giữ nhà 

 Cưới xin tùy sức 

 Là cách bớt việc 

 Làm lành niệm Phật 

 Là pháp xuất thế 

 Giữ bốn pháp ấy 

 Kết cục thông đạt.  



* Ông Cố Thiện Ký hỏi việc chung thân và cách thức làm lành, Bồ Tát dạy: 

- Nếu ông giữ được tâm chánh đáng, làm việc chánh đáng thì sẽ được chung 

thân chánh đáng. Nếu ông ôm lòng tà, làm việc tà, ắt bị tà chung thân. Còn 

với  một  chữ  Thiện  thì  tùy  thời,  tùy  chốn  mà  làm.  Việc  lớn,  việc  nhỏ  đều 

được. 

Cũng  nên  tránh  giết  chóc,  phải  phóng  sanh,  tùy  sức  giúp  kẻ  nghèo,  giúp 

người khổ; trì niệm A Di Ðà Phật, hồi hướng Cực Lạc. Ngày ngày [làm như 

thế] chẳng gián đoạn, suốt cả ba năm chẳng thay đổi thì ông mới xứng đáng 

với bốn chữ ‘hảo tâm hành thiện’. 



* Bồ Tát dạy ông Vô Hủ: 

- Ðại để người tu Tịnh nghiệp: đi, đứng, nằm, ngồi, đứng lên, ngồi xuống, ăn 

uống  đều  nên  hướng  về  phương  Tây  thì  sự  cơ  cảm  dễ  thành,  căn  cảnh  dễ 

thuần thục. 

Trong thất chỉ bày một tượng Phật,  một quyển kinh,  một lò hương,  một cái 

bàn, một cái giường, một cái ghế, chẳng được bày nhiều thứ khác. Trên sân 

cũng quét dọn thanh tịnh để đi kinh hành không trở ngại gì. 

Cần giữ cho tâm này chẳng vướng bận mảy  may gì, quên hết  muôn  mối lo, 

trống rỗng, chẳng biết có thân, chẳng hay có đời, cũng chẳng biết việc mình 

đang  làm  ngày  nay  là  việc  tu  hành.  Ðược  vậy  thì  ngày  càng  gần  với  đạo, 

ngày càng cách xa đời, mới xu hướng Tịnh nghiệp được. 

Lúc bình thời ông đã có thể buông bỏ sạch hết thảy sự, trong ý niệm chẳng 

còn  chút  vướng  mắc   nào  thì  khi  đại  hạn  xảy  đến,  thanh  thản,  thảnh  thơi, 

chẳng có ý tưởng lưu luyến con cái, nuối tiếc tấm thân, con cháu, há chẳng 

phải là hành vi của bậc đại trượng phu ư? Bởi vậy, ông nên nhất ý tu hành, 

chẳng còn dính mắc điều gì khác nữa. Ðó chính là điều then chốt nhất. 

Còn như cách thức Tịnh tu thì chẳng ngoài hai chữ ‘chuyên cần’. Chuyên là 

chẳng làm chuyện gì khác. Cần chẳng bỏ uổng lúc nào. 

Nay ông sáng dậy liền tụng một quyển kinh Di Ðà, trì một ngàn câu A Di Ðà 

Phật, đối trước Phật hồi hướng, niệm bài Nhất Tâm Quy Mạng (xin xem phụ 

lục) vì bài này lời lẽ giản dị nhưng ý nghĩa súc tích. Ðấy chính là công khóa 

trong một thời. 

Nếu  như  lúc  sơ  khởi  nếu  thân  tâm  còn  chưa  yên  thì  mỗi  ngày  chỉ  hành  trì 

bốn thời. Ðã hơi yên thì dần dần tăng đến sáu thời, lại tăng dần đến mười hai 

thời: tụng được mười hai quyển kinh, niệm danh hiệu Phật một vạn hai ngàn 

tiếng.  Trong  lúc  hồi  hướng  lại  lễ  Phật  trăm  lạy,  cũng  có  thể  chia  làm  bốn 

thời. Ðấy là thường khóa mỗi ngày. Những lúc khác chẳng cần tính vô số ấy. 

Dù niệm thầm hay niệm ra tiếng đều phải nhiếp tâm niệm chắc chắn mà thôi. 

Hơn nữa, trong pháp trì danh, cần phải mỗi câu mỗi chữ, tâm và tiếng phải 

nương  theo  nhau,  chẳng  được  xen  tạp  mảy  may  ý  niệm  thế  tục.  Lâu  ngày 

thành thục, quyết định được vãng sanh Cực Lạc, ngồi trên hoa sen báu, đạt 

lên địa vị Bất Thối. 

Nếu năm tháng tuổi già chưa hết, do ông đã chứng đắc như thế, ông sẽ dạy 

dỗ đại chúng  hòng báo ân sâu của Phật. Nếu ông có  thể  nhất  nhất tuân thủ 

lời ta thì  mới chẳng phụ công Giác Minh  Bồ Tát dạy ông chánh đạo, khiến 

cho  ông  xuất  gia  đã  chẳng  phụ  công  hòa  thượng  Tam  Muội  thế  độ,  truyền 

cho ông đại giới. 

Ðây thật chẳng phải là nhân duyên nhỏ nhoi, ông chớ nên tự sanh lòng khinh 

mạn, cẩn thận, cẩn thận! 



* Bồ Tát dạy ông Thường Nhiếp: 

- Ông tính trì tụng thần chú Ðại Bi, cầu đức Quán Âm thầm gia hộ cho mau 

được nhập đạo. Rất tốt! Nhưng ông chẳng được chần chừ đến nỗi chí nguyện 

lẫn sự nghiệp chẳng thành. Cần phải làm ngay đi, cứ thẳng đường mà tiến. 

Ông nay nên tự ấn định thời hạn, định mức số câu, thời khóa, dứt tuyệt việc 

đời,  ở  yên  trong  một  thất.  Mỗi  một  thời  tụng  chú  trăm  lần  và  lạy  một  lần 

[Ðại  Bi]  Sám  Pháp  do  ngài  Tứ  Minh  soạn  để  sám  hối  nghiệp  chướng  hầu 

giúp phát khởi công hạnh thù thắng. Ðó là một thời. Một ngày một đêm chia 

thành  sáu  thời:  Năm  thời  trì  chú,  một  thời  lễ  sám.  Các  thời  khác  an  tọa  tu 

Thiền, thâm nhập bất tư nghị huệ. 

Vì sao gọi là bất tư nghị huệ? Hiểu trọn vẹn rằng ngoài tâm không pháp, các 

pháp chẳng có tên, thấu  đạt không có  mảy  may  gì được  thành  lập cả. Nhất 

niệm  viên  dung,  chẳng  thể  suy  nghĩ  nổi,  chẳng  thể  bàn  luận  nổi  nên  gọi  là 

bất tư nghị huệ. Nương vào diệu huệ đó thì tâm gom vào nơi vi tế, nhiếp vô 

nhiếp tướng,  nghĩa  là chẳng thâu  nhiếp gì  hết,  nhưng chẳng trở  ngại  gì đến 

nhiếp  cả  thì  gọi  là  khéo  nhiếp  tâm!  Do  tâm  đã  được  thâu  nhiếp  nên  không 

việc gì chẳng hoàn thành. 

Nói tóm lại, không có lúc nào không hiện hữu nhưng luôn nhập vào tâm, ấy 

là  cái  gốc  của  việc  trì  chú  nhiếp  tâm.  Tự  nhiên  túc  chướng  băng  tiêu,  định 

tâm  hiển  hiện  rỡ  ràng  hoặc  là  được  tam  muội  khai  phát,  khế  hợp  diệu  tâm 

sẵn  có.  Chẳng  để  uổng  phí  năm  tháng,  nên  khắc  định  kỳ  hạn  để  tấn  tu  đạo 

nghiệp. 

Nếu không thì hôm nay, ngày mai, năm tới, tháng sau hoặc làm hoặc chẳng 

làm, muốn tiến chẳng tiến, bảo đảm cả trăm năm sau ông vẫn giậm chân tại 

chỗ, trọn chẳng thể dời nổi một bước. Cẩn thận! Gắng lên! 



* Bồ Tát lại dạy ông Thường Nhiếp: 

- Chỉ tám chữ ‘cưỡng thuận nhân tình gắng gỏi việc đời’ khiến ông lầm lạc 

đại sự cả  một đời  người. Từ ngày  nay trở  đi, quyết chẳng  nên trì kéo,  nắm 

níu, bon chen như trước nữa. Ðạo nghiệp chưa thành, vô thường đã xộc tới. 

Gấp nên thu hình ẩn tích, nhất tâm hướng về đạo, chẳng nên lầm lạc nữa! 



* Ông Ðạt Bổn tuân lời dạy, xuất gia, Bồ Tát dạy: 

- Ông tuổi già xuất gia chẳng được học lan man nhiều sự khác, chỉ tụng kinh 

Di Ðà, nhật khóa niệm Phật một vạn hai ngàn câu, từ ít tăng dần lên nhiều, 

chơn thành thiết tha cầu sanh về Cực Lạc. Ðấy chính là cách chỉ hoàn thành 

được một việc mà trăm sự đều ổn thỏa. 

Ðừng  bắt  chước  kẻ  ngu  trong  đời  cao  đàm  khoát  luận,  bàn  tánh  luận  tâm; 

thấy người niệm Phật liền nhất loạt dè bỉu, chê bai công hạnh của người ấy 

chẳng  bằng  gã  mù  chữ  trong  thôn  ba  nhà  hay  kẻ  ăn  mày  niệm  kinh  Tam 

Quan nơi ngã tư đường, uổng cả thời gian, lầm lẫn đại sự. 

Vì  thường  ngày  ông  ưa  bàn  Thiền  mà  chẳng  thấu  đạt  điểm  trọng  yếu,  mầu 

nhiệm của Thiền, cũng chẳng thể tin sâu Tịnh Ðộ, ròng chắc niệm Phật nên 

ta mới dạy như vậy! 



* Bồ Tát lại dạy ông Vô Hủ: 

- Tụng  mười  hai quyển kinh  Di Ðà, niệm  danh  hiệu  Phật  một  vạn  hai  ngàn 

biến chẳng tăng, chẳng giảm, cứ hành theo đúng lời ta dạy. Nhưng khi tụng 

kinh  phải  đều  đặn,  bình  tịnh,  đừng  hoãn  đãi,  đừng  gấp  gáp,  chẳng  nhanh, 

chẳng  chậm.  Niệm  Phật  cần  phải  từng  tiếng  ứng  theo  tâm,  chẳng  thô  tháp, 

chẳng lao chao, chẳng hư phù, chẳng trầm trệ mà niệm. 

Ðến lúc hồi hướng, chẳng phải là tụng bản văn Hồi Hướng một lượt là xong, 

mà  phải  từ  trong  tâm  mình  phát  ra  lời  nguyện  Ðại  Bồ  Ðề  chơn  chánh,  chí 

thành khẩn thiết, nguyện khắp hết thảy chúng sanh cùng vãng sanh Cực Lạc, 

nhưng tâm mình chẳng chấp trước hệt như hư không. Ðấy gọi là hồi hướng. 

Lại khi tịnh tọa,  nên phản quán thâm cứu: Phật chính  là tâm ta, tâm  này  là 

Phật,  chẳng  cần  phải  cầu  tự bên  ngoài,  đúng  như tâm  mà  trụ,  không  năng, 

không sở. Quán sát đúng đắn, chắc chắn như thế không còn có niệm khác thì 

gọi  là  tu  hành  tam  muội.  Cẩn  thận  chớ  quên  mình,  tâm  nguội  lạnh  như  đã 

chết, kẻo lại lạc vào tri kiến của ma tà ngoại đạo. Ngồi tịnh tọa một thời như 

vậy xong liền đứng dậy đi kinh hành, rồi lại trì tụng. 

Nếu cứ gấp  gấp  gáp  gáp  làm  liền  một  hơi, dẫu  hoàn tất khóa tụng của  một 

ngày nhưng rốt cục thành ra tụng niệm cẩu thả, chẳng phải là tu hành chơn 

chánh  vậy.  Ðại  để,  người  học  đạo  chẳng  tuân  lời  tri  thức  răn  dạy,  quyết  sẽ 

nhọc nhằn nhưng vẫn vô ích, chưa được lâu đã nản. Cẩn thận, cẩn thận! 

Thêm  nữa,  đối  với  những  thứ  chánh  báo,  y  báo  trang  nghiêm  cõi  Tịnh  Ðộ 

được giảng trong các kinh, ông phải giảng, tụng  minh bạch. Giả sử lúc tịnh 

tọa hoặc kinh hành hoặc khi lễ tụng, nếu như Tịnh Ðộ hiện tiền thì hiểu biết 

rành rẽ, chẳng bị dị cảnh mê hoặc. 



* Bồ Tát dạy ông Trần Ðại Tâm: 

-  Ðạo  niệm  của  ông  dẫu  tăng,  nhưng  thế  niệm  vẫn  chẳng  giảm.  Phàm  hết 

thảy  tướng  nhân  ngã,  tướng  danh  lợi,  tướng  sân  hỷ  v.v…  trong  thế  gian 

chẳng phải chỉ phát xuất từ nơi thân,  mà nó phát xuất từ lưới trần dằng dặc 

từ trước. Hễ tâm vướng mắc đôi chút liền tạo thành nhân duyên chướng đạo. 

Ông cần phải hiểu rõ như thế. 

Ông chỉ cần thân lễ A Di Ðà Phật, miệng tụng A Di Ðà, tâm niệm A Di Ðà, 

chẳng hề có chút mảy may phân biệt liền sạch làu trần cấu, xé nát lưới trần, 

sanh về cõi Cực Lạc. Ông cần phải hiểu minh bạch như thế. 



* Có kẻ hỏi việc chung thân, Bồ Tát dạy: 

- Ông hỏi việc chung thân ư? Ta đây trọn chẳng có pháp chung thân vì lúc ta 

học  Bồ  Tát đạo,  trải  bao  kiếp  tu  hành  chưa  từng  học  được  việc  ấy.  Nhưng 

mà ông ngu si quá, chung thân chẳng qua là như thế đó, hỏi người khác ích 

gì? 

Sao  ông  chẳng  hỏi  đầu  bạc  cả  rồi,  mặt  nhăn  nhúm  rồi,  thân  đã  yếu  rồi,  vô 

thường rồi sẽ xảy đến, sẽ phải đến gặp mặt Diêm La đại vương thì nên kiếm 

một lời hay nửa câu nào đối đáp để tránh khỏi bị gông cùm nghiệp trói? Sao 

ông chẳng hỏi sự ấy? 



*  Tăng  Pháp  Duyên  muốn  kết  định  kỳ  hạn  lễ  Di  Ðà  Sám.  Trước  tiên,  ông 

đến thỉnh ý Bồ Tát. Ngài dạy: 

- Di Ðà Sám là do ngài Từ Vân Sám Chủ soạn mới đây đều đủ lý nhất tâm, 

sự nhất tâm, chuyên nhất vào một sự. 

Nếu  bốn  tướng  (nhân  tướng,  chúng  sanh  tướng,  ngã  tướng,  thọ  giả  tướng) 

chẳng sanh, lặng trong như hư không thì gọi là lý nhất tâm. Nhất tâm ấy khó 

đạt.  Ngoài  phải  siêng  tu  tập  sám  pháp  để  trừ  túc  chướng,  trong  phải  theo 

đúng lý tu quán hầu đạt đến nhất tâm. Ðã được nhất tâm lo chi chẳng nhập 

được đạo? 

Trong  kỳ  hạn  tu  sám,  ông  chớ  quản  thân  mình  hay  vì  thí  chủ,  cũng  chẳng 

quản  là  lâu  dài  hay  chẳng  lâu  dài,  chỉ  cốt  quét  sạch  tập  khí,  tẩy  sạch  thân 

tâm. Chẳng thành tam muội thề chẳng ngơi nghỉ mới được. 

Thêm nữa, tuy ông theo thứ lớp trong pháp sám ấy [tu tập] nhưng vẫn chưa 

phải là tu hành. Nếu chơn chánh tu hành thì phải buông bỏ vạn duyên,  một 

bát  sống  nhờ  thập  phương,  một  thân  nương  nhờ  khắp  cõi  đất,  chơn  thành 

thiết tha cầu thoát sanh tử, đấy mới là cách tu hành chơn chánh. 

Nếu cứ khăng khăng đôi ba kỳ hạn sám hối, xong rồi vẫn bon chen việc đời 

mà  muốn thành  Tịnh  nghiệp, thoát khỏi sanh tử thì chẳng khác  nào  hút  gió 

nuốt sương  lại  mong  no đủ. Trên đời chẳng  hề có  việc ấy. Ông chớ khởi  ý 

tưởng ngu si như thế đến nỗi đói rét mà chết. 



*  Vương  sư  (chỉ  quân  binh  nhà  Thanh)  kéo  xuống  đất  Tam  Ngô,  bọn  giặc 

vùng Thái Hồ nổi dậy chiếm thành rồi lại rút chạy. Lâu ngày mới yên ổn trở 

lại, mọi người mới dần dần tụ tập về. Bồ Tát dạy: 

- Sau  cơn  biến  loạn  ngày  mười  ba  tháng  Sáu,  mọi  người  có  sợ  hãi  không? 

Các ông  nên biết: Ðấy đều  là do  từ  vô thỉ kiếp đến  nay chẳng thể tu thiện, 

tạo đủ ác nghiệp cho nên đời đời kiếp kiếp chẳng thoát nổi tai họa này. Như 

thời Lương Vũ Ðế, tám người do chiến tranh nên đều thất lạc hết. 

Bây  giờ  lại  gặp  binh  biến,  không  chỗ  trốn  tránh.  Ðủ  thấy  rằng  chúng  sanh 

chẳng  vượt  khỏi  ba  cõi,  đạt  vô  sanh  thì  rốt  cục  khó  thoát  nổi  nhân  duyên 

nghiệp báo dẫu chỉ phân tấc. Các ông may còn chưa chết nhưng cũng đã mắc 

hiểm nạn lớn. Nghiệp quả ba đời đáng kinh, đáng sợ. Các ông còn chưa nhất 

tâm tu đạo, sớm thoát luân hồi, đời sau kiếp khác thật chưa chắc đã được vẹn 

tròn, biết làm thế nào đây? 



* Bồ Tát dạy ông Trầm Nguyên Huy: 

- Nói chung, người tu Tịnh Ðộ kỵ nhất là xen tạp. Thế nào là xen tạp? Tức là 

vừa  tụng  kinh,  vừa  trì  chú,  vừa  kết  hội,  lại  ưa  nói  đôi  chút  về  sự  khẩn  yếu 





Document Outline


	Lời Tựa

	Tây Phương Xác Chỉ

	Lời giãi bày cuối sách Tây Phương Xác Chỉ

	Phụ lục - Nhất tâm quy mạng hồi hướng văn




cover_image.jpg
Tay-Phuong-Xac-
Chi-Giac-Minh-
Dieu-Hanh-Bo-Tat





